Tonatiuh Viniegra Da Paula Oliveira
De la moral a la ética
Una propuesta critica para repensar lo personal y lo politico desde la sabiduria practica

El objetivo de este articulo es proponer un retorno a la concepcién de la ética que Aristételes nos legd a
través de su idea de fronesis o sabiduria practica, plasmada magistralmente en su ética nicomaquea y que
posteriormente desembocaria en la razén practica kantiana. A la vez, contrapondremos al concepto de ética
como sabiduria practica -@povnolg-, el de moral-moralis- como costumbre, y expondremos buenas razones
para desechar la moral (la costumbre) y adoptar la ética (la sabiduria practica). Para desarrollar nuestro
planteamiento nos apoyaremos en el abordaje que desde el pragmatismo realiza Charles Sanders Peirce y
que desde la fenomenologia hace Edmund Husserl. Ademas consideraremos el binomio Consecuecialismo
(consecuencias) /Deontologia (normas) como criterio esencial para poder estructurar una ética funcional
tanto en lo politico como en lo individual.

¢Qué nos dice Aristoteles sobre la ética?

Para Aristételes la ética es la capacidad de comprender los diversos contextos y circunstancias a los que nos
enfrentamos y a la vez el ser capaces de estructurar respuestas que estén en una relacién proporcional a
esos particulares contextos y circunstancias. El ejemplo ya clasico de Aristételes es el de la valentia. Segun la
sabiduria practica de Aristoteles, ser valiente no es responder siempre y en todo lugar de la misma forma,
sin importar las circunstancias. Todo lo contrario, ser valiente consiste en responder en la justa medida a las
circunstancias. Asi, el valiente se diferencia del imprudente y del cobarde porque ni responde en un grado
demasiado bajo ni responde en un grado demasiado excesivo, sino en la justa medida que las circunstancias
demandan. Es por ello que Wittgenstein relaciono la ética con la estética, pues la estética consiste en la
proporcionalidad, coherencia y correspondencia entre los elementos que conforman una obra, y la ética
consiste en el actuar de manera proporcional, coherente y correspondiente con el contextoy la
circunstancia que se presenta. La estética es el estructurar una obra basada en la justa medida entre todos
los elementos que la constituyen y la ética es estructurar respuestas que se basadan en la justa medida de
las circunstancias y contextos. Por ello la razén practica de kan rechaza el dogma, el prejuicio, lo
preconcebido y busca reconocer la realidad mas alla de las costumbres y de las convenciones para asi poder
comprender en verdad los fendmenos y poder actuar en base a la razén, al reconocimiento de los
fendmenos y no tan solo a lo preconcebido. Y es en pos de la razdn practica que Hegel desarrolla su
fenomenologia. Para poder responder racionalmente ante un fendmeno, debemos comprometernos con
ese fendmeno, debemos comprometernos a dilucidarlo, a develarlo, a comprenderlo. Pues si no
comprendemos en la mayor medida posible al fendmeno que se nos presenta y en el contexto en el que se
nos presenta, sera imposible estructurar una respuesta proporcional, coherente y correspondiente. Para
responder en la justa medida, debemos primero comprender las cosas con la amplitud y la profundidad
necesarias y suficientes. Y es aqui donde la moral como costumbre, como dogma, se contrapone a la ética.

La moral seria entonces toda concepcion predeterminada de las cosas que no permite ver el fendmeno real
que sucede ante mis ojos, pues abordo al fendmeno con un prisma conceptual que tan solo me permite ver
la imagen predeterminada que previamente adquiri de ello. Ya no veo el contexto particular en el que se
dan las cosas, sino la verdad genérica y universalizada que previamente adquiri. Ya no veo la realidad que
sucede delante, pues la rechazo radicalmente en nombre del dogma que poseo y que ostento en cada
ocasidn. Asi, la moral es basarse en concepciones predeterminadas, genéricas e impermeables que lo
explican todo sin muchas veces siquiera tener relacidon con nada. La moral seria entonces un horizonte
desde el que se da respuesta a todo sin tener contacto con nada. Mientras que la ética es el compromiso
radical con la comprensién del fendmeno, la moral es el compromiso radical con la conservacion de los
modelos preconcebidos, a costa de la realidad misma.



Para peirce, la ética consiste en adoptar una actitud pragmatista que sepa dialogar acertadamente con cada
suceso y en cada momento particular. Es entender que la vida no se basa en realidades absolutas o
metafisicas, sino en fendmenos contingentes, cambiantes, adaptables y que se afectan mutuamente. Por lo
que un actuar ético sera el actuar de manera pragmatica, acorde a la realidad que sucede. Mientras que
para Husserl lo ético se basa totalmente en el compromiso de aperturarse a lo que se me presenta, el
compromiso a abrirme a escuchar, a percibir la realidad delante de mi, para asi ser capaz de responder a lo
que auténticamente esta delante mio, en vez de a una idea preconcebida que no corresponda en lo mas
minimo con la realidad, tal como sucede con todo dogma. Para Husserl, ética es compromiso con la realidad
que tengo delante frente mi.

En palabras del mismo Peirce: “La moralidad consiste en el folklore de la conducta “recta”. El hombre ha
sido educado para pensar que debe comportarse de ciertas maneras, por ello la moralidad es esencialmente
conservadora. Todos sabemos lo que es la moralidad: es comportarse tal como han sido ustedes educados
para comportarse. Es decir, pensar que deben ser castigados por no comportarse asi. Pero creer que hay
que pensar tal como se ha sido educado para pensar, define el conservadurismo. No se necesita
razonamiento alguno para percibir que la moral es conservadurismo. Pero, una vez mas, conservadurismo
significa, como ustedes seguramente estaran de acuerdo, no confiar en las capacidades de razonar de uno.
Ser un hombre moral es obedecer las maximas tradicionales de su comunidad, sin vacilacién o discusidn. La
ética, en cambio, es el estudio de los fines de accidn que estamos deliberadamente dispuestos a adoptar. O
sea, la accién recta que se halla en conformidad con los fines que estamos dispuestos a adoptar
deliberadamente. Esta ética genuina es la ciencia normativa par excellence, porque un fin —el objeto
esencial de la ciencia normativa— estd vinculado a un acto voluntario de un modo tan primordial como no lo
esta a ninguna otra cosa... Por otro lado, un fin dltimo de la accidn, deliberadamente adoptado —es decir,
razonablemente adoptado— debe ser un estado de cosas que sea razonablemente recomendable en si
mismo, aparte de cualquier consideracion ulterior.”

Asi, a la moral no le importara la humanidad de quien esta delante suyo, las necesidades mas auténticas del
préjimo son irrelevantes e incluso inexistentes para la moral, pues lo que importa es el dogma, la
concepcion predeterminada y lo que se buscara serd que el dogma se replique, se imponga, a costa de lo
que sea y de quien sea. La moral es por ello profundamente inhumana, pues no se interesa por la realidad
del otro ni por la propia realidad, sino por la replicacion irreflexiva del dogma. Mientras que la ética esta
profundamente comprometida con la realidad humana del otro y de mi mismo. La ética es el compromiso
con lo humano y es el proceder practico que lo reconoce y procura. La ética es el dialogo con la realidad del
préjimo, es el reconocimiento de la alteridad, de lo otro, es el reconocimiento del rostro humano del otro y
el reconocimiento de mi propio rostro humano, y el compromiso a actuar en correspondencia.

Y es aqui donde entran en juego el concecuencialismo y la deontologia. La ética es siempre
consecuencialista y la moral es siempre deontoldgica. Es decir, la ética se preocupa por las consecuencias
reales de seguir una linea de accidn, mientras que a la moral no le importan en si las consecuencias, sino
meramente el seguir irreflexivamente y a priori un principio predeterminado. Cuando lo que se sigue es la
aplicacién de un principio, sin importar el contexto ni las circunstancias de aplicacion, y por ende las
consecuencias, se corre el peligro de causar enormes dafios tanto a uno mismo como a los que nos rodean.
Eso se ve claramente en los fundamentalistas religiosos y en los fanaticos ideoldgicos que siguen ciegamente
ciertos principios sin hacer el mas minimo ejercicio para contextualizar las cosas e intentar responder en una
minima proporcionalidad acorde a la realidad que se presenta. El problema de la deontologia
fundamentalista es que no sigue principios como una ruta para conseguir ciertos fines, ciertas
consecuencias, sino que sigue esos principios por si mismos, sin ver hacia donde llevan ni que consecuencias
produciran. Ese dogmatismo, rechaza la realidad fenoménica y los contextos pragmaticos para anteponer
siempre su propio horizonte de preconcepciones. Y si bien es cierto que siempre es necesario partir de
principios generales (mas no universales) -pero falsables y eficientizables-, esos principios siempre deben ser



una ruta, un medio para la consecucién de ciertos fines y de ciertas consecuencias. Los principios desligados
de sus consecuencias son muy peligrosos. Mientras que fines sin rutas racionalmente trazadas, dificilmente
se alcanzan. Por ello Jeremy Bentham planteo como las dos caras de la misma moneda a los principios
normativos y a los fines, la deontologia y el consecuencialismo.

Esto traducido al ambito politico es trascendental, pues la mayoria de los politicos se guian de principios
morales que mas que ayudar al progreso de las sociedades, acaban ocasionando mayores indices de pobreza
y de inseguridad, y mayor retraso social. Pues se enfocan en la consecucién del principio moral en si mismo y
no en la comprensién de los fendmenos reales que aquejan a las sociedades. Y por ello nunca estructuran
respuestas reales a los problemas reales, pues jamas los reconocen por estar ideoldégicamente enajenados.

Y aqui es donde la filosofia politica tiene una larga historia de pugnas entre lo moral y lo ético, entre el
ejercicio del reconocimiento y el ejercicio de la replicacion dogmatica e irreflexiva de prejuicios. De la
izquierda a la derecha, la historia esta plagada de narrativas que entronizan sistemas morales que a la larga
acaban causando muchisimo dafio a las sociedades mismas que los han elegido.

Por ello es que el ejercicio de la razdn critica, el ejercicio pragmatico y fenomenoldgico de comprometerse
con la realidad, de comprometerse a reconocer lo que son las cosas y de comprometerse a estructurar
respuestas que sean coherentes y proporcionales a los fendmenos que estdn ahi y no meras respuestas
dogmadticas basadas en preconcepciones, es la base fundamental para la superacidn de los conflictos
sociales, culturales, econdmicos, educativos, tecnoldgicos y politicos de todas las sociedades.

En toda América Latina el problema de la enajenacién ideoldgica, tanto por parte de la derecha como por
parte de la izquierda, es bastante grave y es sin duda alguna la razén por la que toda la zona, a pesar de
poseer tantos recursos naturales, se mantiene en un ciclo interminable de malos gobiernos y de pésimas
politicas que le impiden a toda la zona salir de los altos indices de pobreza, de violencia y de retraso social.

Los politicos, tanto de derecha como de izquierda, siguen vendiéndonos narrativas plagadas de principios
morales muy atractivos, pero que en realidad no llevan a resolver ningun problema, al contrario, siguen
acentuando los problemas ya existentes. En México la situacion es desalentadora, pues ante el uso
polarizado y radicalizado de las narrativas moralistas tanto de la derecha como de la izquierda, pareciera
que la mayoria de la poblacidon ha quedado atrapada en una subjetividad y en un relativismo preocupantes.
Y es preocupante porque este solipsismo ideoldgico provoca que ambas masas de la poblacién —la izquierda
y la derecha- se mantengan aisladas de la realidad y ciegas a los fendmenos que dia con dia suceden. Esta
enajenacioén ideoldgica ha llevado a nuestro pais a ser ciego de los verdaderos problemas de fondo y ha
impedido desde hace mucho el reconocer la raiz de los problemas econémicos y sociales, asi como la
estructuracién de politicas verdaderamente eficientes. Y es que cuando no se reconoce lo que es por estar
enajenado en lo que se quiere creer, no hay forma de afrontar eficientemente la realidad, ni mucho menos
actuar en consecuencia. Los politicos son los Unicos que se benefician de la falta de sabiduria practica de las
masas, pues dia con dia se hacen mas ricos y mas poderosos conforme las masas -igual de izquierda que de
derecha- persiguen irreflexivamente principios a priori, sin razonar las implicaciones reales ni las
consecuencias que el seguir o consecuentar esos principios conlleva.

Lo que América latina en general necesita y México en particular, es dejar de seguir irreflexivamente
narrativas morales que en la superficie suenan muy bien pero que en el fondo llevan la semilla de la pobreza
y de la acumulacién del poder en las manos de los politicos. Ideas como estado de bienestar, reparticion de
la riqueza, abrazos no balazos y demas discursos moralinos pueden sonar muy bonitos, pero son las
tonterias que nos mantienen atados al tercer mundo.

Por lo tanto, si queremos salir del tercer mundo de una vez por todas, debemos dejar la moral, el
dogmatismo y las preconcepciones para abrirnos seria y comprometidamente al ejercicio de la razén critica
y de la sabiduria practica, pues solo se puede avanzar cuando se reflexiona, cuando se ejerce el pensar.



