
Tonatiuh Viniegra Da Paula Oliveira 

Ética y realismo especulativo 

Bases para un derecho, una ética y una individualidad sin metafísica 

"La pregunta sobre la ética hace necesaria una fundamentación analítica del principio moral originario, 

es decir, una fundamentación que, sin presuponer metafísica alguna, se extrajese de la realidad de las 

cosas" - Arthur Schopenhauer, los dos problemas fundamentales de la ética 

El realismo especulativo es la corriente más actual en filosofía. Sus principales representantes son 

Graham Harman, Markus Gabriel, Maurizio Ferraris, Quentin Meillassoux, Ray Brassier y Eugene 

Thacker, entre otros. Lo que pretende esta corriente es resolver el conflicto que se dio con las corrientes 

relativistas en donde se adoptaron posturas de subjetivismo radical que intentaban contrarrestar el 

positivismo y determinismo de las corrientes anteriores. Con el positivismo se pretendía que todo 

estaba predeterminado. Con ello, el individuo quedaba despojado de toda libertad, de toda 

individualidad y de toda autodeterminación. El relativismo en cambio pretendía adoptar una postura de 

libertad plena, en la que el hombre era capaz de construirse a si mismo, de diseñarse a voluntad, libre 

de toda predeterminación y de la influencia de cualquier contexto o circunstancia externas. Con ello se 

adoptaron posturas radicales como el pretender que absolutamente todo fuese una construcción social, 

cultural o lingüística, sin una realidad objetiva a que responder. Actualmente, el realismo especulativo lo 

que intenta es poner las cosas en su debida proporción. Es decir, dejar de lado las posturas radicalizadas 

y reconocer la proporción real de las cosas, la proporción real de determinismo y la proporción real de 

autodeterminación; la proporción real de objetividad y la proporción real de subjetividad que entran en 

juego en cada modelo teórico y en cada percepción del mundo. Así, el realismo especulativo reconoce 

plenamente la realidad objetiva como externa e independiente de nuestra mente, de nuestros sentidos, 

concepciones y modelos de la realidad y, a la vez, reconoce nuestra subjetividad como parcialmente 

condicionada por los objetos y los contextos, pero no como un resultado a priori, o directo de esa 

realidad material exterior. Por ende, lo que nuestra mente formula sobre la realidad, parte del contacto 

concreto con esa realidad, pero no es un reflejo de esa realidad. Sino la formulación subjetiva, parcial y 

sesgada de esa realidad, que nuestra mente genera en base a los marcos y preconcepciones que 

previamente hemos ido adquiriendo. Nuestra percepción del mundo, entonces, no esta nunca 

totalmente desligada de la realidad pues surge del contacto con esta. Pero tampoco es un reflejo a priori 

de tal realidad, pues dicha realidad es modelada, conceptualizada y reconstruida en nuestra mente en 

base a los marcos y referencias previamente adquiridas. Es decir: la realidad material, objetiva, existe, 

pero nuestra mente al interactuar con ella, la capta por medio de la formulación de cartografías 

incompletas, parciales y distorsionadas. Y, además, basadas, a su vez, en cartografías previamente 

construidas. 

Ahora, el realismo especulativo rechaza toda realidad metafísica por el mero hecho de ser un 

presupuesto del que no se tiene ninguna evidencia, ningún fundamento y ninguna referencia. Y al 

carecer de todo elemento empírico sobre cualquiera de los miles de modelos de realidades metafísicas 

que se han formulado a lo largo de miles de años en la historia de la humanidad, es irracional basar 

cualquier teoría o modelo en presupuestos infundados y sin mínimas evidencias. Así, al carecer de 

evidencias empíricas sobre realidades metafísicas y al ser estos modelos metafísicos lógicamente 

incongruentes tanto consigo mismos como con la realidad material en sí, es simplemente irracional 

basarse en dichos presupuestos y modelos metafísicos. Con lo cual, el realismo especulativo se ciñe a 

abordar la realidad única y exclusivamente desde la realidad. Es decir, se ciñe a abordar la ética, la 

ontología, la epistemología, la fenomenología, el derecho, la política, la economía y en sí todas las áreas 

desde la realidad material y contingente en la que existimos, sin recurrir a ningún tipo de soporte 

metafísico.  

Con ello se logran abordar los fenómenos como son por si mismos y no como son según presupuestos 

metafísicos, mitos e ideologías que no se corresponden con la realidad fenoménica, ni con los contextos 

y circunstancias reales. Así, logramos quitarnos el velo de la moral que impide reconocer la verdadera 



proporción e implicaciones de las cosas, para poderles juzgar de acuerdo con la ética, de acuerdo a lo 

que las cosas son en sí mismas junto con sus implicaciones fácticas. Y no en base a lo que les han 

imputado las diferentes ideologías, religiones y mitos a lo largo de la historia de la humanidad. La 

importancia de despojarse de toda metafísica radica es que la única forma de abordar la realidad de 

manera racional, es abordarla desde lo que es, y no desde concepciones simbólicas sin relación objetiva 

con los fenómenos. Es decir, si queremos abordar de manera objetiva y racional la ética, el derecho, la 

individualidad o cualquier otro aspecto de la realidad, debemos abordarlo desde su mera realidad 

fenoménica, fáctica. En lugar de abordarles desde un horizonte meramente simbólico que les pretenda 

explicar desde el mito, desde la fantasía, desde la ideología o desde la religión; pero no desde la 

realidad. 

Ética sin metafísica 

Una ética sin metafísica implica un profundo compromiso con la realidad, con los fenómenos y con la 

humanidad -propia y de los demás-. No se puede reconocer la realidad humana por la que esta pasando 

el otro, no se pueden reconocer las circunstancias y contextos reales del otro, si se le reinterpreta desde 

una concepción mitológica o metafísica, pues no hay correspondencia con la realidad. ¿Como puedo 

percibir lo que esta sucediendo con el otro, con las implicaciones de mis acciones hacia él o de sus 

acciones hacia mi si en vez de reconocer las circunstancias, los contextos y la proporción real de las 

cosas, tan solo resignifico todo en función de presupuestos universalistas y ajenos a la situación 

concreta en que se están dando las cosas? ¿Cómo puedo abordar racional y objetivamente las 

situaciones si parto de una concepción totalmente descontextualizada y desproporcionada de las cosas? 

¿Cómo puedo reconocer al ser humano que tengo delante de mi si en vez de observarle a él, 

únicamente me guio por preconcepciones desvinculadas y ajenas a ese ser humano que se me 

presenta? En ello reside la diferencia entre ética y moral. Mientras que la ética es un compromiso con la 

realidad, con lo factico, la moral es la negación de la realidad, de los fenómenos. La moral es la 

descontextualización, en mayor o menor grado, por una enajenación ideológica que impide tener 

contacto con la realidad, con los fenómenos, con las circunstancias y contextos. Ello lleva a que la 

valoración de las cosas se base en concepciones ajenas a las cosas en sí; valoraciones que refieren solo a 

mundos ideales y ajenos, a implicaciones metafísicas sin ninguna relación objetiva con el mundo 

material y sin conexión con las consecuencias materiales, psicológicas, sociales, economías, políticas y 

etc.  

Este realismo aplicado al derecho implica adoptar criterios jurídicos basados únicamente en la realidad 

formal, material, fáctica, sin aceptar bajo ningún pretexto presupuestos metafísicos o incluso 

meramente fundamentados en las costumbres, en la moral o en las convenciones sociales. Es decir, 

criterios jurídicos dentro de los meros límites de la razón, de lo fenoménico. Así, el realismo 

especulativo aplicado al derecho conllevaría reajustar los criterios jurídicos de forma tal que se basen 

únicamente en los límites de la razón; en la capacidad de abordar la realidad fenoménica de los hechos, 

de reconocer los contextos y circunstancias sin velos morales o metafísicos y de reconocer las cosas en 

su adecuada proporcionalidad. Y aunque aun falta un largo camino para que se llegue a tal punto, 

ciertamente que los criterios jurídicos poco a poco empiezan a dirigirse hacia esa dirección. 

En palabras de Ludwing Feuerbach: “Donde la moral se funda en la teología y el derecho en la 

institución divina, se pueden justificar y fundamentar las cosas más inmorales, injustas e ímprobas. Sólo 

puedo fundamentar la moral por la teología, cuando yo mismo, mediante la moral, determino el ser 

divino. De lo contrario no tengo criterio de lo que es moral e inmoral; sino tengo una base inmoral y 

arbitraria, de la cual puedo derivar todas las cosas posibles. Debo, por lo tanto, poner la moral en Dios, 

si es que quiero fundamentarla por Dios; es decir, que puedo fundamentar la moral, el derecho, en una 

palabra, todas las relaciones esenciales sólo por sí mismas, y sólo las fundamento en forma verdadera, 

así como manda la verdad, cuando las fundamenta por sí mismas. Atribuir una cosa a Dios, o derivarla 

de Dios, no significa otra cosa sino quitar algo a la inteligencia que examina, llamar algo como indudable, 

sagrado y santo sin dar cuenta de ello. Por eso cuando la moral y el derecho son fundamentados en la 

teología, hay, o un desconocimiento absoluto o una intención mala y premeditada. Cuando nos interesa 



verdaderamente el derecho, no necesitamos un estímulo ni una ayuda de arriba. No necesitamos 

ningún derecho cristiano: necesitamos solamente un derecho razonable, justiciero y humano. Lo que es 

verdad, lo que es bueno, tiene su causa de consagración en sí mismo, en su cualidad. Cuando queremos 

en verdad la moral, vale ella por sí misma como un poder divino. Si la moral no tiene ningún 

fundamento en sí misma, no hay tampoco ninguna necesidad intrínseca para la moral. La moral es 

entonces librada a la arbitrariedad absoluta de la religión.” – La esencia del cristianismo.  

Es decir, que toda moral y todo derecho que se base en presupuestos metafísicos, no materiales, no 

facticos, no fenoménicos ni pragmáticos, serán una moral y un derecho que responda únicamente a 

esos presupuestos metafísicos o anti realistas, y por ello no será capaz de responder a lo que en realidad 

sucede, no será capaz de responder a los fenómenos y a los hechos que se presenten en el mundo real, 

ajeno del todo de esos mundos ideales. Ofreciendo así, estas morales y derechos, respuestas fuera de 

contexto, ciegas a las circunstancias y a los fenómenos, enajenadas con la visión de principios ideales sin 

ninguna relación con lo que existe y, por ende, tremendamente ineficientes. 

Finalmente, abordar la individualidad y libertad individual desde la perspectiva del realismo especulativo 

sería el punto más fundamental, pues sin una base realista y racional, el individuo y su libertad quedan 

constreñidas por meras fantasías y mitos sobre lo que es la existencia individual. Entender la realidad 

finita, contingente, biológica y puramente material del individuo y su relación, no metafísica sino 

interrelacional, con los otros individuos, evitara que las relaciones interpersonales estén coaccionadas 

por principios y preconcepciones ajenos a la realidad humana e intersubjetiva; permitirá que se procure 

y se cuide la realidad humana tanto de uno mismo como del otro; y promoverá que se cultiven de la 

forma más fructífera las dinámicas intersubjetivas y las relaciones interpersonales. Es decir, reconocer la 

realidad humana como material y contingente, evitara la deshumanización de los individuos y de sus 

relaciones, y evitara que las vidas de las personas estén esclavizadas a servir a principios metafísicos o 

anti realistas sin ninguna relación con los hechos del mundo ni con lo humano. 

Estos tres aspectos -La ética, el derecho y la individualidad- son la base para todo modelo político. En la 

medida en que una sociedad no se basa en un modelo de realismo mas o menos racional, será la medida 

en que caerá en dinámicas sociales y políticas destructivas e inhumanas. Eso lo podemos ver en países 

fundamentalistas como Afganistán y Siria, y en países antirrealistas económicamente como corea del 

norte o Venezuela. Cuando una sociedad se estructura en base a presupuestos que no tienen relación 

con la realidad, con los fenómenos en si mismos, sino en base a mundos ideales ajenos a los contextos 

facticos, la dirección que se toma será una dirección enfocada a cumplir idealizaciones que nada tienen 

que ver con las circunstancias y necesidades reales de los individuos que conforman dicha sociedad. Y es 

que basar las políticas económicas, las dinámicas interpersonales, lo individual, la educación, el derecho, 

la sexualidad o lo social en presupuestos sin relación con la realidad, en mundos meramente ideales que 

no es posible vincular con el mundo material y formal, es un absurdo absoluto que siempre llevara a 

pésimos resultados, a una calidad de vida deplorable tanto en lo económico como en lo social, lo 

cultural, lo sexual y en todas las áreas de la vida. No se pueden generar respuestas y estrategias 

eficientes si en vez de basarnos en el fenómeno en sí, nos basamos en idealizaciones del fenómeno o en 

pretensiones y especulaciones metafísicas (carentes de toda evidencia empírica) acerca de dicho 

fenómeno.  

En México estamos viendo constantemente una serie de posturas anti realistas por parte de nuestros 

gobernantes. Este, es tal vez el gobierno mas anti realista que nunca hayamos tenido en México, el 

gobierno que mas se niega a la contrastación y falsación de sus presupuestos, que más se niega a mirar 

al exterior, a otros modelos mas eficientes. Logrando así dejarnos encerrados en presupuestos 

autorreferenciales, en mundos ideales que no necesitan ser contrastados con la realidad ni con los datos 

duros. ¿Qué futuro puede tener una sociedad que se niega a la razón y a la realidad? En México, desde 

la llegada de AMLO y hasta el actual gobierno de Sheinbaum, el país entero ha renunciado por completo 

a lo real, para adoptar los relatos ideológicos como sustituto de la realidad. El condicionamiento que se 

ejerce en este país para programar a los niños a creer y no a preguntar, a abrazar la fe y despreciar el 

cuestionamiento, ha llevado a las masas a someterse y a arrodillarse ante este nefasto régimen. 


