
Tonatiuh Viniegra Da Paula Oliveira 

Libertad de expresión y ontología del sujeto de derecho 

¿las creencias deben ser sujetos de derecho? 

Hace unos meses fue la exposición del pintor Fabián Chairez, ahora el concierto de Marilyn Manson. 

Son muchos y constantes los casos de eventos artísticos y culturales que se convierten en blanco de 

intentos de sabotaje por parte de grupos católicos y cristianos. Bajo la farsa de libertad religiosa una y 

otra vez estos grupos buscan prohibir y censurar las expresiones artísticas y culturales que a ellos les 

molestan. Por supuesto, son eventos que jamás han sido organizados en sus templos o iglesias; ni 

utilizados para bloquearles el acceso a sus espacios de culto o impedirles realizar sus ceremonias, 

reuniones y rituales. Eventos artísticos y culturales que se realizan en museos, foros y espacios que 

nada tienen que ver con los espacios de culto de los religiosos, en nada interfieren con sus prácticas. Si 

no hay ninguna interferencia ni invasión ¿Por qué estos grupos alegan que sus derechos están siendo 

violentados? ¿Cómo es que una exposición en la sala de algún museo o un concierto en un foro de 

espectáculos podría estar violentando su derecho al libre culto? La respuesta es obvia: Sus derechos no 

están siendo violentados de absolutamente ninguna forma, pues ellos pueden seguir asistiendo a rezar 

y a practicarse exorcismos -de la forma más esquizofrénica que deseen- mientras todos esos eventos se 

realizan. La trampa de sentido que estos grupos usan y en la que muchas personas caen, incluidos 

jurisconsultos, es el de asumir que las creencias pueden ser sujetos de derecho. Según esta idea los 

eventos culturales y artísticos, aun cuando no interfieran en la libertad de culto de los religiosos ni en 

ninguno de sus derechos, si están violando los derechos de las creencias. Lo que se defiende no son 

derechos individuales ni a individuos, sino a creencias, a las que se les otorga un estatus ontológico 

especial que les permite convertirse en sujetos de derecho, cual si fueran seres vivos. Pasando de ser 

construcciones mentales a ser… “personas”. Dadas las implicaciones de estas ideas y las consecuencias 

tan amplias y profundas para cualquier sociedad, en esta ocasión vamos a dedicarnos a analizar este 

tema que ha llegado a generar bastante confusión. 

Cuando hablamos de estatus ontológico hablamos de la forma en la que un ente es, así como de la 

convención cultural, social y jurídica alrededor del ser del ente. La naturaleza de algo y las convenciones 

alrededor del como entendemos la naturaleza de ese algo. Por ejemplo, el papel moneda no basa su 

valor en algo intrínseco, sino en la convención social que valida que ese pedazo de papel o moneda 

representa un valor. El papel moneda no basa su valor en reservas de oro ni en lo que por sí mismo vale 

por los materiales que le componen, sino en la aceptación de una sociedad respecto de su uso para el 

intercambio de bienes, servicios y valores. En ese sentido, la ontología del valor del papel moneda no es 

material o biológica, sino social. Su valor existe a un nivel de convención social. El ser de las cosas 

puede residir en dimensiones ontológicas muy diversas, en naturalezas muy diferentes. Los miedos, la 

ansiedad, los traumas de la infancia, residen en la psique, y por ende su dimensión ontológica es 

psicológica. La estética de una obra de arte reside en la correlación entre sus partes, por ello su 

ontología, su ser es de naturaleza lógica. Los acuerdos y convenciones en una sociedad poseen una 

ontología de naturaleza social, como explica el filósofo John Searle. Los electrones, ontológicamente 

están a un nivel cuántico y los organismos poseen una ontología biológica. En este sentido, las creencias 

existen en dos dimensiones ontológicas: A nivel mental: Modelos creados por la mente; y a nivel social: 

modelos mentales compartidos que se tornan convenciones. Modelos que grupos y sociedades enteras 

adoptan y comparten como principios de vida. Por lo tanto, la existencia ontológica de las creencias se 

reduce a las mentes de quienes las poseen y comparten. Las creencias no poseen existencia propia, no 

existen más allá de las mentes que las crean. Por cierto, el mundo de las ideas de Platón es un mundo 



meramente especulativo sin ningún fundamento. Una fantasía de hace 2500 años, imposible de 

sostener con seriedad hoy en día a la luz de la historia, la física y la epistemología.  

¿Existe diferencia entre una creencia y una persona? ¿Deben tener el mismo estatus jurídico? ¿Las 

creencias deben tener un estatus jurídico superior a las personas? Empecemos por lo obvio: Un 

individuo es un organismo multicelular que siente, piensa, sufre, desea y existe por sí mismo, más allá 

de lo que otros individuos puedan creer o pensar. Una persona no solo es un conjunto de células 

humanas, como lo seria una gota de sangre, un pedazo de piel, un dedo o una oreja. Es un alguien, con 

ciertas y particulares funciones neurológicas que le permiten tener bucles de autoconciencia, 

reflexionar, analizar, crear sus propias ideas, etc. De ahí la diferencia entre una persona y, por ejemplo, 

un ratón. De acuerdo a la definición del filósofo Boecio, persona se define como: “Rationalis naturae 

individua substantua”. Es decir, substancia individual de naturaleza racional. O, en términos de 

Descartes: “Cogito ergo sum” (Pienso, por lo tanto, existo). En palabras de Aristóteles: “El hombre es un 

animal racional”. En cambio, las creencias, como dijimos antes, existen en las mentes de quienes las 

crean. No sienten, no respiran, no sufren, son esferas de significado construidas en las mentes de los 

individuos. Cuando una persona cambia de ideas, sus creencias no mueren, como pasa con un 

organismo biológico. Los seres humanos simplemente crean a nivel cognitivo nuevos mapas mentales, 

nuevas estructuras ideológicas, nuevas esferas de significado. Las creencias ni sufren ni son dañadas 

porque un individuo se cuestione la valides de sus propias creencias ¡Porque no son personas! 

Imagínese usted, si una creencia no debe ser cuestionada por otros ¿Por qué podría ser cuestionada 

por el individuo que la posee? Si un individuo cuestiona sus propias creencias, estaría atentando contra 

la existencia de esas creencias y, por ende, tendría que ser condenado por el crimen de violentar los 

derechos de sus propias creencias. Claro, esto paso con la santa inquisición y ha pasado durante toda la 

historia, hasta la llegada de la ilustración y de las sociedades seculares. Durante la santa inquisición las 

creencias no solo eran sujetos de derecho, sino que el estatus ontológico que se les otorgaba estaba 

por encima del de las personas. Cuestionar una idea -propia o de los demás- implicaba morir quemado 

en una hoguera, ser torturado brutalmente o pasar el resto de la vida en un oscuro y húmedo calabozo. 

Antes de las democracias liberales y seculares, cuestionar una creencia -propia o ajena- dentro de 

cualquier religión y en cualquier sociedad, conllevaba graves consecuencias. Las creencias estaban muy 

por encima del valor de los seres humanos. Es esto con lo que el humanismo rompió, y con lo que 

continuaron la ilustración y el liberalismo: Poner a los seres humanos y a la realidad por encima de las 

creencias; otorgarles a las personas un estatus ontológico por encima del estatus ontológico que se le 

otorgaba a las convenciones sociales y a las esferas ideológicas. Es decir, el valor de la vida, la libertad y 

la realización de las personas por encima de las creencias. Claramente podemos entender que las 

creencias no son personas, ni siquiera son entidades biológicas. Son entidades conceptuales, esferas de 

significado, paradigmas, construcciones mentales, dimensiones de sentido, estructuras ideológicas. 

Modelos que nuestras mentes crean sobre las cosas. Modelos que pueden o no ser correctos, estar o 

no equivocados; y lo pueden estar en mayor o en mayor grado. 

Regresando al punto de partida, cuando los grupos religiosos exigen que se cierren exposiciones, 

cancelen conciertos o se prohíban eventos que nada tienen que ver con sus prácticas ni sus lugares de 

profesión de fe, lo que están exigiendo es que se cancelen las ideas que cuestionan, confrontan, critican 

e incluso que directamente atacan a sus creencias. Pero las ideas no son personas, no tienen cerebro, 

no tienen cuerpo ni mucho menos son organismos biológicos de ninguna índole. Por lo que es 

imposible hacerles daño. No se le puede lanzar una piedra a una idea ni quemarla; solo se apedrea y 

quema a quienes tienen ideas, ideas que cuestionan a otras ideas. Por lo tanto, estos grupos lo que en 

realidad están exigiendo es que se prohíba, bloquee, impida y cancele todo ejercicio de pensamiento 



libre, creativo y crítico. Esta es la verdadera cultura de la cancelación, la cultura de siempre, de toda la 

vida: La cultura de la santa inquisición, de la ley de la sharia. La prohibición del libre pensamiento y del 

libre ejercicio de la expresión artística, cultural e ideológica. Practica que las religiones siempre han 

promovido, inducido y ejercido. La generación de cristal que lleva siglos escandalizándose por cualquier 

manifestación de libre pensamiento, la generación de cristal que en cada nueva generación vuelve a 

surgir desde el núcleo cultural más retrograda y conservador de todas las sociedades. Son todos esos 

que se escandalizaron por una exposición de pintura -del pintor Fabián Cháirez- en una pequeña sala de 

museo, y que acabaron logrando que un juez la clausurara solo porque a los grupos católicos y 

cristianos les molestaba. La generación de cristal y la cultura de cancelación en realidad está 

conformada por todos aquellos que se dedicaron a juntar miles de firmas para cancelar un concierto de 

Marilyn Manson en San Luis Potosí. Los que se escandalizan cada año por la marcha LGBT, al ver a 

transexuales en la calle, a una pareja de homosexuales besándose en el metro o caminando tomados 

de la mano. La generación de cristal no es la de los jóvenes modernos y progresistas, es la de los viejos, 

adultos y jóvenes retrogradas que se siguen escandalizando por ver a personas vivir su vida de manera 

diferente a como ellos viven. La cultura de la cancelación no es la gente que pide respeto y tolerancia a 

la diversidad, sino los religiosos que se dedican a cancelar eventos como la exposición “la venida del 

señor” y a recolectar miles de firmas para cancelar un concierto de rock. Esta cultura de la cancelación 

de siempre, de toda la vida busca cancelar los derechos de los individuos a la libre expresión con el 

pretexto de que las creencias tienen derechos, y la libre expresión de los individuos daña -de alguna 

forma mágica- los derechos de esas creencias. Es decir, se violentan los derechos de los individuos a la 

libre expresión y a la autodeterminación para que nadie haga, diga o piense cualquier cosa que vaya en 

contra de las creencias de los religiosos. Esta es la verdadera generación de cristal, estos son los que en 

verdad ejercen la cultura de cancelación de toda la vida. Al final, se sigue persiguiendo a los “herejes”.  

Nada nuevo, lo de toda la vida, contra lo que siempre se ha luchado. Por lo tanto, las ideas, al no ser 

personas, al no existir como entidades con conciencia propia, al ser tan solo modelos mentales que 

residen en las mentes de las personas, no deben ser tratadas como seres humanos; y mucho menos 

deben ser tratadas como entidades con un estatus ontológico superior a los seres humanos. Las 

creencias jamás deberían de tener derechos por encima de las personas. Es más, las creencias, al no ser 

personas, de ninguna forma deberían tener derechos. Las leyes deberían defender que los individuos 

expresen libremente sus ideas, en lugar de impedirlo. La ley, jamás debería ponerse en contra de las 

manifestaciones artísticas, culturales, identitarias o sexuales (libres y consensuadas entre adultos) de 

los individuos, para proteger y perpetuar creencias e ideologías. 

La pretensión de que las creencias son sujetos de derecho es usada por parte de los conservadores para 

justificar la cancelación y prohibición de la libre expresión y autodeterminación de los individuos, sobre 

todo de aquellos que incomodan. Las creencias tan solo son modelos mentales que con el tiempo van 

cambiando, tanto a nivel de a las convenciones sociales como a nivel personal. Las personas cambian 

sus creencias y modelos a lo largo de sus vidas en base a las experiencias y conocimientos adquiridos, 

igual que las sociedades. Además, las creencias no deberían tener derechos, ya que impediría 

cuestionarlas, modificarlas, reformularlas, cambiarlas. Los modelos mentales jamás son perfectos: No 

conocemos las cosas de manera apriorística ni absoluta. Nos aproximamos gradualmente a la 

comprensión de las cosas, conociéndolas de manera gradual. Si se les otorgan derechos, jamás podrán 

ser cuestionadas ni superadas por nadie. Implicaría regresar al contexto del oscurantismo. Pero 

pareciera que no hemos aprendido mucho de la historia ni hemos terminado de entender el valor del 

cuestionar y del pensar libremente. Por momentos da la impresión de que seguimos estando tan cerca 



de la edad media y tan lejos de la ilustración. ¿Hasta cuándo tendremos la sensatez de abrazar los 

principios de la ilustración? ¿Hasta cuándo dejaremos de temerle a la libre autodeterminación? 

En conclusión, quienes merecen respeto son las personas, no así las creencias. Quienes merecen ser 

sujetos de derecho son los seres humanos y, en todo caso, los seres sintientes; jamás las creencias, 

jamás los modelos que construimos en nuestras mentes sobre lo que creemos que el mundo es. Las 

creencias siempre deben ser cuestionadas, confrontadas, falsadas, corroboradas y si, como dice el 

premio nobel de literatura, Salman Rushdie, debemos ser libres incluso para burlarnos de las creencias, 

especialmente de las más sagradas. Pues solo así es como las sociedades pueden progresar; y los seres 

humanos vivir una vida libre y plena: Cuestionando, falsando e incluso burlándonos de las creencias. 


